La prospérité est-elle biblique ?

« Prospérité » :
- Emprunté du latin « prosperitas », « prospérité, bonheur ».
- Etat d’une personne, d’un pays, d’une entreprise, etc. dont la situation financicere,
matérielle progresse heureusement ou est favorable.

« Prospérité » donne le verbe « prospérer » qui se définit comme le fait de réussir, avoir du
succes dans ce que l'on entreprend et, en particulier, dans les affaires. Cela renvoie
également au fait pour un animal ou une plante de croitre rapidement et harmonieusement
en un milieu donné.

Quand on partle de prospérité on pense tres classiquement a la prospérité matérielle, a la
réussite dans les affaires, a 'accomplissement financier.

C’est cette idée que 'on retrouve dans les versets suivants :

- 1 Josué 1/7-8 (contexte : Dieu patle a Josué apres la mort de Moise) : « Fortifie-toi
seulement et aie bon courage, en agissant fidélement selon toute la loi que Moise,
mon serviteur, t'a prescrite; ne t'en détourne ni a droite ni a gauche, afin de réussir
dans tout ce que tu entreprendras. Que ce livre de la loi ne s'éloigne point de ta
bouche; médite-le jour et nuit, pour agir fidelement selon tout ce qui y est écrit; car
c'est alors que tu auras du succeés dans tes entreprises, c'est alors que tu
réussiras. »

- 2 Chroniques 20/20 (contexte : Josaphat, 4™ souverain du Royaume de Juda
encourage son peuple) : « Confiez-vous en I'Eternel, votre Dieu, et vous serez
affermis; confiez-vous en ses prophetes, et vous réussirez. »

- Néhémie 2/20 (contexte : Néhémie, principal maitre d'ceuvre de la reconstruction
des murailles de Jérusalem, vient a peine de revenir de son exil babylonien et répond
a des étrangers qui se moquent de ses efforts pour reconstruire Jérusalem) : « Le
Dieu des cieux nous donnera le succés. Nous, ses serviteurs, nous nous leverons et
nous batirons; mais vous, vous n'avez ni part, ni droit, ni souvenir dans Jérusalem. »

- Psaumes 1/1-3 (contexte : Ici, nous avons un “bienheureux”. Il est pieux, intégre et

séparé du monde ; c’est pourquoi il prospere) : « Heureux I'homme qui ne marche
pas selon le conseil des méchants, Qui ne s'arréte pas sur la voie des pécheurs, Et qui
ne s'assied pas en compagnie des moqueurs, Mais qui trouve son plaisir dans la loi de
I'Eternel, Et qui la médite jour et nuit | Tl est comme un arbre planté prés d'un
courant d'eau, Qui donne son fruit en sa saison, Et dont le feuillage ne se flétrit
point: Tout ce qu'il fait lui réussit. »

Dans ces 4 versets, le terme hébreu utilisé est « tsalach » qui peut étre traduit par « avancer

bl bl
prospérer, faire des progres, réussir, amener au succes, montrer ou éprouver de la
Prosperité ».

Le choix de ces 4 versets n’est pas anodin. Ces quelques textes sont au fondement de ce que
I'on appelle communément ’évangile ou la théologie de la prospérité.



La théologie de la prospérité a vu le jour aux Etats-Unis 2 partir des années 1960. Son
influence gagne I'Afrique et PAmérique du Sud a partir de la fin des années 1970. Elle
enseigne qu’en plus du salut, le Christ promet et assure a ceux qui mettent en ceuvre leur foi,
la richesse matérielle, la santé et le succes.

Elle se présente comme un courant qui répond aux aspirations matérialistes d'une frange du
christianisme occidental. Elle rejoint, par les espoirs qu’elle suscite, bien des populations
dont la réalité quotidienne est la souffrance et la misere.

Cette théologie repose sur deux lois principales :

- la «loi de compensation », qui veut que ce qui est semé crée immanquablement
une moisson en retour

Galates 6/7-8 : Ne vous y trompez pas: on ne se moque pas de Dieu. Ce qu'un homme aura
semé, il le moissonnera aussi. Celui qui seme pour sa chair moissonnera de la chair la
corruption; mais celui qui seme pour I'Esprit moissonnera de I'Esprit la vie éternelle.

- la «loi du centuple », qui veut que 'on retrouve littéralement au centuple ce qui est
donné par la foi

Marc 10/29-30 : « Vraiment, je vous Iassure: si quelqu’un quitte, a cause de moi et de
I’Evangile, sa maison, ses freres, ses sceurs, sa mere, son pere, ses enfants ou ses terres, il
recevra cent fois plus dés a présent: des maisons, des fréres, des sceurs, des meres, des
enfants, des terres, avec des persécutions ; et, dans le monde a venir, la vie éternelle. »

Devant 'ampleur du phénomeéne et a la demande du Comité représentatif du CNEF, une
¢tude sur la théologie de la prospérité a été menée par le Comité théologique du CNEF,

comité composé de théologiens issus de 'ensemble des courants théologiques présents dans
le CNEE

Iétude qui en a résulté a été validée a Punanimité par les délégués des unions d’Eglises et des
ceuvres réunis en Assemblée pléniere le 22 mai 2012.

Je vous livre quelques éléments de réflexion qui ressortent de 'examen de cette étude
théologique. Je ne me contenterai que d’évoquer ce qui concerne la composante matérielle
de la prospérité et laisserait de coté la vision portée sur la guérison et le salut.

- Une prospérité qui dépend du niveau de foi
Les promesses de la théologie de la prospérité sont élevées et fortes : tout chrétien possede
la prospérité physique et financiere au méme titre que le salut. On renvoie donc celui qui n’a

« pas recu » a son manque de fol. Le phénomene est pour le moins culpabilisant.

La réalité est que les croyants ne connaissent pas tous la prospérité matérielle, physique ou
financiere promise par les théologiens de la prospérité.



- Les motivations du croyant a la base de sa recherche de prospérité ne sont pas
questionnées

Le péché contre lequel on met en garde ne se résume qu’au manque de foi, a 'incrédulité qui
empéche de se saisir de tous les biens de Dieu.

Or, faire de la prospérité un but, et de la foi un moyen pour I'atteindre, c’est idolatrer la
prospérité et dénaturer la foi.

- Une instrumentalisation de 'obéissance a Dieu et de la générosité chrétienne

Tout est instrumentalisé au service de la prospérité, y compris 'obéissance a Dieu et la
générosité chrétienne. Les « lois divines » de la compensation et du retour au centuple
deviennent le support de calculs d’investissement financier. Ia situation d’autorité donnée a
I’homme en fait un petit dieu, agissant a sa guise. Dans la théologie de la prospérité,
’homme dispose, édicte et décrete : il réalise ainsi sa vocation glorieuse. Dieu, quant a lui, est
au service des décisions et des proclamations d’autorité de sa créature. Le rapport est
totalement inversé, on assiste a une justification théologique de 'autonomie humaine.

- Une dénaturation de la foi

L’idée que lefficacité de la priere résiderait dans sa propre force d’affirmation peut conduire
a avoir « foi en la foi » plutét que d’avoir « foi en Dieu ». Dans I’enseignement de Jésus
sur la priere, Dieu reste toujours Dieu, Seigneur, et décideur ultime. Jésus invite a une foi qui
est relation de confiance. Lorsqu’il parle de la réponse a la pricre, celle-ci appartient a Dieu
comme fruit de sa décision.

Matthieu 6/7-11 : « En prtiant, ne multipliez pas de vaines paroles, comme les paiens, qui
s'imaginent qu'a force de patoles ils seront exaucés. Ne leur ressemblez pas; car votre Pere
sait de quoi vous avez besoin, avant que vous le lui demandiez. Voici donc comment vous
devez prier: Notre Pére qui es aux cieux! Que ton nom soit sanctifié; que ton régne vienne;
que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel. Donne-nous aujourd'hui notre pain
quotidien ... »

Dans 'exemple de priere que Jésus nous donne dans ce passage, 'appel a la réalisation de la
volonté de Dieu apparait avant la demande du pain quotidien. Toute aspiration s’en trouve
donc soumise a la volonté de Dieu, méme les besoins les plus nécessaires.

Toute conception de la foi qui imposerait a Dieu sa décision ou son action, ou qui
I'obligerait a agir a cause de la vertu propre de la priere s’apparente a la « pricre des paiens »,
qui compte, non sur Dieu, mais sur lefficacité propre de la pricre humaine, par sa
formulation ou sa répétition.

Imaginer que, par définition, la puissance de Dieu est déclenchée par notre parole de foi,
c’est instrumentaliser le Seigneur, tentation que Jésus, tout Fils qu’il était, a refusée.



Jésus n’a eu de cesse de s’en remettre a la volonté de son Pére tout au long de sa vie terrestre
sans jamais chercher a instrumentaliser la priere. I’exemple le plus marquant de cette
disposition de cceur est 'épisode de Gethsémané.

Matthieu 26/36-46 : « La-dessus, Jésus alla avec eux dans un lieu appelé Gethsémané, et il
dit aux disciples : Asseyez-vous ici, pendant que je m'éloignerai pour prier. Il prit avec lui
Pierre et les deux fils de Zébédée, et il commenca a éprouver de la tristesse et des angoisses.
Il leur dit alors : Mon ame est triste jusqu'a la mort; restez ici, et veillez avec moi. Puis, ayant
fait quelques pas en avant, il se jeta sur sa face, et pria ainsi : Mon Péere, s'il est possible,
que cette coupe s'éloigne de moi ! Toutefois, non pas ce que je veux, mais ce que tu
veux. Et il vint vers les disciples, qu'il trouva endormis, et il dit a Pierre : Vous n'avez donc
pu veiller une heure avec moi ! Veillez et priez, afin que vous ne tombiez pas dans la
tentation; 'esprit est bien disposé, mais la chair est faible. 11 s'éloigna une seconde fois, et
pria ainsi : Mon Pére, s'il n'est pas possible que cette coupe s'éloigne sans que je la
boive, que ta volonté soit faite ! Il revint, et les trouva encore endormis; car leurs yeux
¢taient appesantis. Il les quitta, et, s'éloignant, il pria pour la troisiéme fois, répétant les
mémes paroles. Puis il alla vers ses disciples, et leur dit : Vous dormez maintenant, et vous
vous reposez ! Voici, I'heure est proche, et le Fils de I'nomme est livré aux mains des
pécheurs. Levez-vous, allons; voici, celui qui me livre s'approche. »

Si cet exemple ne traite pas directement de la prospérité dans sa composante matérielle, il
témoigne de la disposition de cceur que nous devons avoir dans nos prieres et dans nos
proclamations de foi: Seigneur que ta volonté soit faite | Non pas ma volonté mais la
tienne |

Si 1 Jean 5/14-15 implique une promesse merveilleuse, elle est tout de méme
conditionnée :

« Nous avons aupres de lui cette assurance, que si nous demandons quelque chose selon sa
volonté, il nous écoute. Et si nous savons qu'il nous écoute, quelque chose que nous
demandions, nous savons que nous possédons la chose que nous lui avons demandée. »

La promesse que « Dieu nous écoute » est précédée de Pexigence d’une demande
« conforme a sa volonté ». Dieu est Seigneur, et aucune requéte, méme portée par la foi la
plus engagée, ne saurait lui imposer quoi que ce soit. Gardons a esprit que tout exaucement
n’est que pure grace.

- Croire que la richesse sur le plan matériel dépend de notre foi, c’est nier que Dieu
puisse avoir d’autres priorités que notre prospérité matérielle.

La Bible integre, en nous présentant la pédagogie de Dieu, des expériences comme la
privation, I’épreuve, Iattente, la dépendance, 'espérance, la persévérance.

Romains 5/1-5 : « Etant donc justifiés par la foi, nous avons la paix avec Dieu par notre
Seigneur Jésus Christ, 2 qui nous devons d'avoir eu par la foi acces a cette grace, dans
laquelle nous demeurons fermes, et nous nous glorifions dans l'espérance de la gloire de



Dieu. Bien plus, nous nous glorifions méme des afflictions, sachant que 'affliction produit
la persévérance, la persévérance la victoire dans I'épreuve, et cette victoire l'espérance. Or,
l'espérance ne trompe point, parce que l'amour de Dieu est répandu dans nos ceeurs par le
Saint Esprit qui nous a été donné. »

Jacques 1/2-4: « Mes fréres, regardez comme un sujet de joie compléte les diverses
épreuves auxquelles vous pouvez étre exposés, sachant que I'épreuve de votre foi produit la
patience. Mais il faut que la patience accomplisse parfaitement son ceuvre, afin que vous
soyez parfaits et accomplis, sans faillir en rien. »

Penser que la prospérité matérielle au sens de la richesse dépend de notre foi, c’est refuser a
Dieu ces outils en vue de notre bien.

Job dont Gérald nous a parlé la semaine derniere en est le meilleur exemple. Un homme
prospere, integre et juste, qui du jour au lendemain se retrouve a tout perdre, avant d’étre
réintégré dans sa prospérité apres une longue période d’épreuves. Impossible d’expliquer sa
perte temporaire par un manque de foi ou un quelconque péché. Mais Dieu s’est servi de ces
temps d’épreuve pour lui faire entrevoir quelque chose de plus grand, d’éminemment
supérieur a ce qu’il possédait autrefois.

Job 42/1-5 : « Job répondit alors a 'Eternel : Je sais que tu peux tout, et que rien ne saurait
t'empécher d'accomplir les projets que tu as congus. « Qui ose, disais-tu, obscurcir mes
desseins par des discours sans connaissance ? » Oui, j'ai patlé sans les comprendre de choses
merveilleuses qui me dépassent et que je ne connaissais pas. « Ecoute, disais-tu, c'est moi qui
parlerai : je vais te questionner, et tu m'enseigneras. » Jusqu'a présent j'avais seulement
entendu patler de toi. Mais maintenant, mes yeux t'ont vu ».

Certaines choses sont beaucoup plus importantes que notre prospérité matérielle et il nous
faut parfois passer par des temps de disette pour les saisir.

Aux termes de ces quelques éléments de réflexion on pourrait facilement arriver a 'idée que
la promesse de prospérité n’est pas une réalité biblique. Cette position doctrinale parait
excessive si ce n’est fausse.

Ce n’est pas parce que les enseignements répondant de la théologie de la prospérité offrent
une vision quelque peu déformée de la réalité biblique, qu’il nous faut mettre de coté les
textes mentionnés tout a I’heure sur lesquels ils reposent.

La Bible nous parle indéniablement de prospérité !

La question est a quelle fréquence et pour quels types de biens ?

- Premier constat : I.a Bible nous parle de prospérité mais sans doute moins que ce
que la théologie de la prospérité invite a penser. Certains voient la prospérité comme
une clé de lecture de la Parole de Dieu. Il faut relativiser cette idée au regard du
nombre d’occurrences du terme.



Quand on fait une rapide recherche, le terme de prospérité apparait 16 fois dans la version
Louis Segond et 15 fois dans la version Semeur.

§’il ne faut pas surestimer le potentiel de cette recherche terminologique qui ne fait que
reposer sur des versions traduites, on peut néanmoins comparer le nombre de fois ou
apparaissent d’autres notions telles que 'amour, le fait de donner, la grace ou encore 'idée
d’offrande (le fait de donner volontairement et gratuitement a Dieu) :

0 Amour (122 fois dans la version Louis Segond et 344 fois dans la version
Semeur)

0 Donner (554 fois dans la version Louis Segond et 536 fois dans la version
Semeur)

0 Grace (430 fois dans la version Louis Segond et 298 fois dans la version
Semeur)

0 Offrande (311 fois dans la version Louis Segond et 309 fois dans la version
Semeur)

- Deuxiéme constat : la prospérité ne se résume pas au terme « tsalach » que 'on
retrouve dans les textes qui servent de base a la théologie de la prospérité.

7 termes hébreux peuvent étre traduits dans la Bible par ce terme de prospérité.

Code strong Mot translitéré Traduction dans la Bible Louis Segond

4512 Minleh Prospérité

7225 Re'shiyth Commencement, prémices, d'abord, premiere, ancienne prospérité, commencer, principale, meilleur
7922 Sekel Sens bon, sagesse, sage, prudent, intelligence, une raisonsaine, prospérité

En paix, en bonne santé, avec amitié, en bon état, favorable, comment on se porte, heureusement,

7965 Shalowm s . . s . .
prospérité, tranquillement, de bon gré, heureux, n'avoir rien a craindre, saluer, état

7962 Shalvah Tranquillité, sécurité, paix, prospérité, insouciance, vivrepaisible

6743 Tsalach Prospérer, prosp?nte, réussir, .reusmte, succes, saisir, étresaisi, passer, étre vainqueur, accomplir, bon a
quelque chose, digne, entreprises

2898 Tuwb Biens, meilleur, bonté, bon, bienfaits, bien-étre, bonheur, heureux, joie, beau, prospérité

Outre la prospérité les termes hébreux utilisés renvoient tour a tour a la
sagesse/intelligence, a la paix, a la bonne santé, a 'amitié, au fait d’étre heureux, au fait de
n’avoir rien a craindre, a la tranquillité, a la sécurité, au fait de vivre paisiblement, a la
réussite, au succes, au fait de saisir, d’accomplir, d’étre vainqueur, a la bonté, au bien-étre, au
bonheur, a la joie...

On voit donc que la prospérité biblique dépasse la seule idée de richesse matérielle que 'on
pourrait avoir a Pesprit quand on pense a cette notion.

La prospérité dont nous patle la Bible semble donc dépasser la seule dimension matérielle.



- Troisieme constat : la prospérité ne peut pas s’analyser uniquement sous I’angle de
la richesse matérielle sans quoi cela contredirait le message porté par Jésus

Jésus dira lui-méme : « Gardez-vous avec soin de toute avarice ; car la vie d'un homme ne
dépend pas de ses biens, fut-il dans 'abondance ». (Luc 12/14)

A la suite de quoi il proposera a ses disciples une parabole : Celle d'un homme qui amasse sa
récolte et ses biens dans ses greniers et qui parlant a son ame « Mon ame, tu as beaucoup de
biens en réserve pour plusieurs années; repose-toi, mange, bois, et réjouis-toi », ce a quoi le
Seigneur lui répond qu’il ne profitera pas de cette préparation puisque cette nuit meme il
mourra.

Jésus finira sa parabole en affirmant (verset 21) : « Il en est ainsi de celui qui amasse des
trésors pour lui-méme, et qui n'est pas riche pour Dieu. »

Le passage continue ainsi (versets 22 a 32) : « Jésus dit ensuite a ses disciples : C'est pourquoi
je vous dis : Ne vous inquiétez pas pour votre vie de ce que vous mangerez, ni pour votre
corps de quoi vous serez vétus. La vie est plus que la nourriture, et le corps plus que le
vétement. Considérez les corbeaux : ils ne sement ni ne moissonnent, ils n'ont ni cellier ni
grenier; et Dieu les nourrit. Combien ne valez-vous pas plus que les oiseaux | Qui de vous,
par ses inquiétudes, peut ajouter une coudée a la durée de sa vie ? Si donc vous ne pouvez
pas méme la moindre chose, pourquoi vous inquiétez-vous du reste ? Considérez comment
croissent les lis : ils ne travaillent ni ne filent; cependant je vous dis que Salomon méme, dans
toute sa gloire, n'a pas été vétu comme l'un d'eux. Si Dieu revét ainsi I'herbe qui est
aujourd'hui dans les champs et qui demain sera jetée au four, a combien plus forte raison ne
vous vétira-t-il pas, gens de peu de foi ? Et vous, ne cherchez pas ce que vous mangerez et ce
que vous boirez, et ne soyez pas inquiets. Car toutes ces choses, ce sont les paiens du monde
qui les recherchent. Votre Pere sait que vous en avez besoin. Cherchez plutét le royaume de
Dieu; et toutes ces choses vous seront données par-dessus. Ne crains point, petit troupeau;
car votre Pere a trouvé bon de vous donner le royaume. »

Veillons a ne pas tordre les écritures et les promesses qu’elles impliquent :

1. Il y a un ordre de priorité a respecter : la recherche du Royaume de Dieu est
supérieure au reste et doit étre notre priorité.

2. Quand Jésus affirme « toutes ces choses vous seront données par-dessus », il renvoie
par le mot « ces » aux choses précitées : de quoi nous serons vétus, ce que nous
mangerons et boirons. Il ne s’agit pas des choses que nous souhaitons mais des
choses dont nous avons besoin | LLa nuance est importante.

Si le manque de moyen peut nous détourner de Dieu, la richesse le peut tout autant. Cela
conduira Salomon a affirmé dans Proverbes 30/8-9: « Ne me donne ni pauvreté, ni
richesse, Accorde-moi le pain qui m'est nécessaire. De peur que, dans I'abondance, je ne te
renie Et ne dise : Qui est I'Eternel ? Ou que, dans la pauvreté, je ne dérobe, Et ne m'attaque
au nom de mon Dieu ».



Quid des riches alors ?

1 Timothée 6/17-19 : « Recommande aux riches du présent siecle de ne pas étre orgueilleux,
et de ne pas mettre leur espérance dans des richesses incertaines, mais de la mettre en Dieu,
qui nous donne avec abondance toutes choses pour que nous en jouissions. Recommande-
leur de faire du bien, d'étre riches en bonnes ceuvres, d'avoir de la libéralité, de la générosité,
et de s'amasser ainsi pour l'avenir un trésor placé sur un fondement solide, afin de saisir la
vie véritable ».

Le riche est appelé a la prudence. Il en va de sa responsabilité de s’assurer que sa richesse ne
I’éloignera pas de Dieu et que sa confiance ne sera pas placée dans ses ressources matérielles.

- Quatriéme constat : la prospérité voulue par Dieu n’est peut-étre pas celle a
laquelle nous pensons instinctivement

La prospérité n’est pas proposée bibliquement comme un but a rechercher : c’est la fidélité a
Dieu qui est proposée comme objectif, avec la grace d’une bénédiction en récompense.

1 Timothée 6/3-11 : « Si quelqu'un enseigne de fausses doctrines, et ne s'attache pas aux
saines paroles de notre Seigneur Jésus-Christ et a la doctrine qui est selon la piété, il est enflé
d'orgueil, il ne sait rien, et il a la maladie des questions oiseuses et des disputes de mots, d'ou
naissent l'envie, les querelles, les calomnies, les mauvais soupgons, les vaines discussions
d'hommes corrompus d'entendement, privés de la vérité, et croyant que la piété est une
source de gain. Clest, en effet, une grande source de gain que la piété avec le
contentement ; car nous n'avons rien apporté dans le monde, et il est évident que nous n'en
pouvons rien emporter; si donc nous avons la nourriture et le vétement, cela nous suffira.
Mais ceux qui veulent s'enrichir tombent dans la tentation, dans le piege, et dans beaucoup
de désirs insensés et pernicieux qui plongent les hommes dans la ruine et la perdition. Car
'amour de l'argent est une racine de tous les maux; et quelques-uns, en étant possédés, se
sont égarés loin de la foi, et se sont jetés eux-mémes dans bien des tourments. Pour toi,
homme de Dieu, fuis ces choses, et recherche la justice, la piété, la foi, la charité, la patience,
la douceur. Combats le bon combat de la foi, saisis la vie éternelle, a laquelle tu as été appelé,
et pour laquelle tu as fait une belle confession en présence d'un grand nombre de
témoins. »

Le mot grec pour « piété » est « Eusebes » qui est composé de « Eu » et de « Sebomai ».
- «Eu»: étre bien, bien agir, aller bien, heureux, prospérer
-« Sebomai » : révérer, adorer

La piété est donc le fait de prospérer dans I’adoration, dans notre attachement a Dieu
et celle-ci ne peut étre source de gain que lorsqu’elle va de pair avec le
contentement !




Cela rejoint les propos de Paul dans Philippiens 4.

Philippiens 4/11-13 : « J'ai apptis a étre content de 1'état ou je me trouve. Je sais vivre dans
I'humiliation, et je sais vivre dans I'abondance. En tout et partout j'ai apptis a étre rassasié et
a avoir faim, a étre dans 'abondance et a étre dans la disette. Je puis tout par celui qui me
fortifie. »

Paul est en prison (2 Rome, ou ailleurs). Paul se réjouit de ce que les chrétiens de I'Eglise de
Philippes, en Macédoine, ont décidé de lui envoyer un soutien financier bienvenu, parce que
les prisonniers étaient a ’époque dépendants d’aides matérielles extérieures pour survivre
dans leur cachot.

Philippiens 4/18-19 : « J'ai tout recu, et je suis dans 1'abondance; j'ai été comblé de biens, en
recevant par Epaphrodite ce qui vient de vous comme un parfum de bonne odeur, un
sacrifice que Dieu accepte, et qui lui est agréable. Et mon Dieu pourvoira a tous vos besoins
selon sa richesse, avec gloire, en Jésus-Christ. »

Finalement n’est-ce pas cela la prospérité voulue par Dieu ? Savoir étre content dans
la situation dans laquelle je me trouve ?

On peut étre riche sur le plan matériel et avoir le sentiment de manquer. Cette frénésie de
vouloir posséder plus ne correspond-elle pas a lattitude d’'un pauvre ? Si je veux
constamment m’enrichir, je suis bien incapable de me satisfaire de ce que j’ai déja et je ne
peux étre considéré comme quelqu’un de prospére puisque la prospérité s’associe a I'idée
d’étre heureux, en paix, en sécurité.

La vraie prospérité biblique semble étre associée a I'idée de contentement : chaque jour je
décide de voir la réussite dans ma situation, de voir le succes que Dieu me donne de vivre et
ce peu importe les circonstances.

La vraie réussite aux yeux de Dieu, la vraie prospérité, c’est cette confiance que nous plagons
en lui notamment sur le plan matériel.

Je choisis de ne pas voir aux circonstances mais de porter mon regard vers Dieu
parce que je sais que si sa Parole ne me promet pas la richesse, elle promet que mon
Dieu répondra a chacun de mes besoins.

Quand je donne pour 'ceuvre de Dieu, je le fais eu égard a sa fidélité. Je le fais avec le bon
état de cceur, ni avec tristesse, ni avec contrainte.

2 Corinthien 9/7 : « Que chacun donne comme il 1'a résolu en son cceut, sans tristesse ni
contrainte; car Dieu aime celui qui donne avec joie. Et Dieu peut vous combler de toutes
sortes de graces, afin que, possédant toujours en toutes choses de quoi satisfaire a tous
vos besoins, vous ayez encore en abondance pour toute bonne ceuvre, selon qu'il est
écrit : Il a fait des largesses, il a donné aux indigents; Sa justice subsiste a jamais. »




La promesse n’est pas « donnez et vous vous enrichirez », elle est « donnez et soyez
convaincus que le Seigneur répondra a chacun de vos besoins dans une telle abondance que
vous en aurez encore pour en donner plus ».

Je ne donne pas dans un objectif d’investissement, je ne donne pas dans la perspective de
recevoir le centuple de ce que j’ai donné, je donne parce que je sais que Dieu n’abandonne
pas le serviteur fidele et que ce que j’ai donné ne pourra pas me manquer parce que Dieu ne
le permettra pas !

Hébreux 13/5 : « Ne vous livrez pas a I'amour de 'argent; contentez- vous de ce que vous
avez; car Dieu lui-méme a dit : Je ne te délaisserai point, et je ne t'abandonnerai point. »

La qualité du don, selon le caractere de Dieu, consiste justement a ne pas exiger un retout. Si
quelqu’un donne pour recevoir, il ne s’agit plus d’'un don gratuit, mais d’un investissement.
Si quelqu’un, s’appuyant sur la promesse du « centuple », donne en calculant le retour sur
investissement, il n’y a plus de don. Cette offrande n’est pas faite « a cause du nom de Jésus
», mais pour un intérét personnel.

Gardons-nous de telle motivation : nous donnons parce que nous savons que nous
ne nous mettons pas en danger sur le plan financier quand nous faisons la volonté de
notre Pére.

Je pense qu’il y a une différence notable entre le fait de donner parce que nous savons que
Dieu ne nous abandonnera pas et saura se montrer fidele a notre égard et le fait de donner
pour recevoir.

Veillons a notre état de cceur et gardons a Pesprit que la prospérité a laquelle il nous faut en
premier lieu nous intéresser est une prospérité spirituelle.

Matthieu 6/19-21 : « Ne vous amassez pas des trésors sur la terre, ou la teigne et la rouille
détruisent, et ou les voleurs percent et dérobent; mais amassez-vous des trésors dans le ciel,
ou la teigne et la rouille ne détruisent point, et ou les voleurs ne percent ni ne dérobent. Car
la ou est ton trésor, 1a aussi sera ton cceur ».

Si on reprend la définition de la prospérité donnée en introduction cela renvoie au fait de
croitre rapidement et harmonieusement en un milieu donné.

La croissance la plus importante est notre croissance spirituelle, autrement dit la processus
par lequel nous devenons de plus en plus semblables a Jésus-Christ, celui qui s’est présenté
comme un serviteur prompt a donner, jusqu’a offrir sa vie pour le Salut de 'Humanité.

Rappelons-nous la phrase que prononcera un des amis de Job au début de son calvaire dans
Job 8. Dans ce passage, Bildad de Schuach laisse entendre que Job n'est pas pur et droit et
qu’il doit se repentir pour retrouver ce qu’il a perdu. Pour autant, sans le savoir, il prononce
une phrase qui va se révéler d’'une grande portée spirituelle : « Ton ancienne prospérité
semblera peu de chose, Celle qui t'est réservée sera bien plus grande. » (verset 8).



33 chapitres plus tard, au chapitre 42, la Bible nous dit que « Job recut de I'Eternel plus de
bénédictions qu'il n'en avait recu dans les premieres » mais cela ne semble pas I'essentiel du
récit. Job dira lui-méme au verset 5 : « Mon oreille avait entendu parler de toi; Mais
maintenant mon oeil t'a vu ». N’est-ce pas la le signe d’une croissance spirituelle, d’une
prospérité divine ?

En conclusion: La prospérité matérielle ne peut se vivre qu’au travers de notre
contentement face a notre situation actuelle. Celui qui est prospere est celui qui a conscience
de la richesse que le Seigneur lui offre et qui sait s’en satisfaire. Prospérons dans notre
confiance en Dieu, grandissons spirituellement et, par voie de conséquence, nos besoins
(non nos envies) seront satisfaits quels qu’ils soient.



